
Collectanea Franciscana 95 (2025) 347-374

Clara Maria Fusciello

“AUDITE, POVERELLE DAL SIGNOR VOCATE”. 
UN TESTAMENTO DI FRANCESCO D’ASSISI  

PER LE “SIGNORE” DI S. DAMIANO

Riassunto: L’autrice propone una rilettura del cantico che Francesco d’Assisi compose 
per Chiara e le sue seguaci nel 1225, mentre stava presso il monastero assisiate di San Damiano. 
Dopo un puntuale riassunto sulla storia del testo e delle sue edizioni, viene offerta un’analisi 
delle testimonianze narrative (Compilatio Assisiensis e Speculum perfectionis) che indicano 
l’intenzione del santo. Il testo viene quindi letto come una specie di testamento spirituale che 
Francesco, in quanto ispiratore carismatico, lascia a Chiara e alle sue sorelle. In questa chiave 
vengono interpretate anche le miniature del Codice 1 del Monastero di Novaglie.

Parole chiave: Francesco d’Assisi – Clarisse – Testamento spirituale – Ordini mona-
stici femminili – Agiografia medievale

Abstract: The author offers a reinterpretation of the canticle that Francis of Assisi 
composed for Clare and her followers in 1225, while he was staying at the Assisi monastery 
of San Damiano. After a detailed summary of the history of the text and its editions, an 
analysis of the narrative testimonies (Compilatio Assisiensis and Speculum perfectionis) that 
indicate the saint’s intentions is offered. The text is thus read as a kind of spiritual testament 
that Francis, as a charismatic inspirer, left to Clare and her sisters. The miniatures of Codex 1 
of the Novaglie Monastery are also interpreted in this light.

Keywords: Francis of Assisi – Poor Clares – Spiritual testament – ​​Female monastic 
orders – Medieval hagiography

L’autrice è una Sorella povera di S. Chiara del monastero Buon Gesù di Orvieto. 
e-mail: buongesu@gmail.com

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



CLARA MARIA FUSCIELLO348

Introduzione

Volge ormai al termine il centenario francescano che celebra la composizione 
del Cantico di frate Sole, preparazione prossima agli ottocento anni dalla morte di 
Francesco d’Assisi che si celebreranno nel 2026. Pochi sanno che nelle stesse circo-
stanze di tempo e di luogo in cui il Santo dettava la lauda famosa, vide la luce un altro 
canto che egli indirizzò alle sorelle di S. Damiano, noto dalle parole iniziali: Audite, 
poverelle, anch’esso scritto in volgare1.

Nato, per così dire, all’ombra del Cantico, l’Audite finisce presto nell’oblio. I cri-
teri di raccolta degli scritti del Santo furono funzionali agli interessi dei destinatari e 
l’Audite rimase confinato nei circuiti delle clausure femminili, giungendo, in un per-
corso al momento non definibile, da Assisi al monastero di S. Maria delle Vergini in 
Campo Marzio a Verona, uno dei più antichi del costituendo Ordine di S. Damiano 
poi divenuto nel 1263 l’Ordine di S. Chiara. Parte delle carte d’archivio di questo 
monastero sono passate, attraverso diverse vicissitudini storiche, nel fondo dell’at-
tuale Monastero S. Maria Mater Ecclesiae a Novaglie, custode degli unici due codici 
che tramandano il testo del canto, uno del XIV secolo e l’altro del XVI2.

1  Sull’Audite, poverelle c’è una cospicua letteratura. Mi limito ai saggi di mia conoscenza 
dedicati in modo particolare, e nell’edizione da me consultata, tralasciando i commenti presenti 
insieme agli altri scritti di Francesco d’Assisi: Ferdinando Uribe, Una admonición cantada sobre la 
forma de vida de las clarisas: la “Audite poverelle” de S. Francisco de Asís, in Selecciones de Franci-
scanismo 41 (2012) 165-194; Carlo Paolazzi, L’Esortazione “Audite, poverelle dal Signor vocate”, in 
Francesco per Chiara, Milano 1993 (Presenza di san Francesco, 40) 75-130; Leonhard Lehmann, 
Saludo de despedida. El “Canto de exhortación” de san Francisco a las Damas Pobres de San Damián, 
in Selecciones de Franciscanismo 24 (1995) 427-437; Lázaro Iriarte, “Audite poverelle”. Testamento 
lírico de Francisco, in Cuadernos franciscanos 28 (1994) 69-72; Engelbert Grau, Parole di esorta-
zione “Audite poverelle” di san Francesco, in Forma sororum 28 (1991) 82-101; 154-165; Oktavian 
Schmucki, The rediscovery of the Canticle of Exohortation Audite of St. Francis for the Poor Ladies 
of San Damiano, in Greyfriars Review 3 (1989) 115-126; Aldo Menichetti, Riflessioni comple-
mentari circa l’attribuzione a san Francesco dell’“Esortazione alle poverelle”, in Ricerche storiche 13 
(1983) 577-593; Ignazio Baldelli, Sull’apocrifo francescano “Audite poverelle dal Signore vocate”, in 
Ricerche storiche 13 (1983) 559-575; Franca Brambilla Ageno, Proposte al testo della “prosa” volgare 
di san Francesco, in Studi e problemi di critica testuale 20 (1980) 5-8; Aldo Menichetti, Una “prosa” 
volgare di San Francesco, in Studi e problemi di critica testuale 19 (1979) 5-10; Giovanni Boccali, 
Canto di esortazione di san Francesco per le “poverelle” di San Damiano, in CF 48 (1978) 5-29; 
Idem, Parole di esortazione alle “poverelle” di San Damiano, in Forma sororum 14 (1977) 54-70. 
Mentre scrivo è in stampa un volume curato da Aleksander Horowski per le sorelle del Monastero 
S. Maria Mater Ecclesiae di Novaglie interamente dedicato all’Audite, poverelle.

2  Per una panoramica storica dal monastero di S. Maria in Campo Marzio all’attuale mona-
stero S. Maria Mater Ecclesiae si può utilmente consultare Maria Clara Rossi, Dalle sorores minores 
alle Clarisse di S. Maria delle Vergini, alle sorores de paupertate di S. Chiara (secoli XIII-XV), in Tra 

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



“AUDITE, POVERELLE DAL SIGNOR VOCATE”: UN TESTAMENTO 349

Più che una scoperta, bisogna parlare della riscoperta di un testo conosciuto, ma 
non giunto all’attenzione degli studiosi se non nel 1976. Il ministro generale Leonar-
do Maria Bello (1882-1944), già provinciale in Veneto, lo aveva inserito in chiusura 
della sua introduzione alle prime Costituzioni generali delle Monache dell’Ordine di S. 
Chiara3. Furono le sorelle novizie del Protomonastero di S. Chiara in Assisi a notare 
la somiglianza con un brano della Compilatio assisiensis. Il fatto è raccontato sia da 
Chiara Augusta Lainati nella prima edizione delle Fonti francescane4, dove riuscì a 
pubblicare il testo per così dire in extremis nella sua introduzione alla sezione cla-
riana, sia da Giovanni Boccali, in due saggi, il primo sulla rivista Forma sororum5 e 
il secondo, più dettagliato, su Collectanea Franciscana6. Boccali inserì nell’edizione 
critica degli scritti di san Francesco, che stava curando, il testo di entrambi i codici, 
da lui ritenuti indipendenti7. Gli studi di Giovanni Boccali e dell’italianista Aldo 
Menichetti ne sostennero da subito l’autenticità, sia dal punto di vista codicologico, 
che testuale8. L’unica voce discordante, quella di Ignazio Baldelli9, ebbe una risposta 
puntuale da un secondo intervento di Menichetti10. Kajetan Esser, interpellato da 

Rivoluzione e Restaurazione. Le Memorie del monastero di S. Maria delle Vergini di Verona, a cura 
di Alessia Lirosi, con un saggio di Maria Clara Rossi (La memoria restituita. Fonti per la storia 
delle donne, 16), Roma 2021, 11-38; inoltre, Tiziana Franco, Fuori dal mondo: le clarisse di Santa 
Maria delle Vergini in Campo Marzio (XIII-XIV secolo), in Santa Marta. Dalla Provianda al Cam-
pus universitario, a cura di Valerio Terraroli, Sommacampagna (VR) 2015, 15-26.

3  Fr. Leonardo M. Bello alle Reverende Madri Abbadesse in Regole e Costituzioni generali 
delle Monache dell’Ordine di S. Chiara, Roma 1941, XII-XIII. La prima pubblicazione a stampa 
di questo canto francescano fu offerta a metà dell’Ottocento da Settimo Marino Arrighi, Osserva-
zioni sopra la Regola di santa Chiara. Aggiunte, in Regola di S. Chiara approvata da Urbano IV per 
le Clarisse del Monastero S. Maria delle Vergini in Verona, Verona 1851, 70-71. Tuttavia, ancora 
nel 1623 Lucas Wadding (B. P. Francisci Assisiatis Opuscula, Antverpiae 1623, p. LXI e 397-398), 
lamentava di non essere riuscito a rinvenire alcun testimone dell’Audite poverelle, benché Mariano 
Ughi da Firenze, nelle sue Cronache manoscritte avesse parlato dell’esistenza di “quasdam Laudes 
in vulgari ad Sorores sanctae Clarae”.

4  Chiara Augusta Lainati, Scritti e fonti biografiche di Chiara d’Assisi, in Fonti francescane, 
Padova 1977, 2238-2240.

5  G. Boccali, Parole di esortazione.
6  G. Boccali, Canto di esortazione di san Francesco, al quale rimandiamo per i particolari sul 

ritrovamento, la descrizione dei codici e la loro datazione.
7  Opuscula S. Francisci et scripta S. Clarae Assisiensium, variis adnotationibus et indicibus 

cura et studio Ioannis M. Boccali ofm ornata, con traduzione italiana a fronte presentazione e 
note a cura di Luciano Canonici (Pubblicazioni della Biblioteca francescana Chiesa Nuova, Assi-
si, 1), Assisi 1978, 270-271.

8  A. Menichetti, Una “prosa” volgare, con le osservazioni di tipo linguistico al testo.
9  I. Baldelli, Sull’apocrifo francescano “Audite poverelle dal Signore vocate”.
10  A. Menichetti, Riflessioni complementari.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



CLARA MARIA FUSCIELLO350

Boccali per un parere, ritenne il testo autentico, come racconta un testimone11, ma 
l’Audite dovrà aspettare il 1989 per entrare nell’edizione critica degli Opuscula curata 
dopo la sua morte da Engelbert Grau, in appendice al volume, preceduto da uno 
studio ampio e puntuale di quest’ultimo12. L’edizione critica degli scritti del Santo 
curata da Carlo Paolazzi recepisce infine il testo con alcuni opportuni correttivi13. 
L’Audite è così restituito a Francesco dalle sorelle di Chiara, perché ogni testo parla 
innanzitutto del suo autore. E alle sorelle stesse come preziosa eredità del loro ispira-
tore e fondatore, che ancora oggi non si stanca di invitarle: Audite!

Francesco a S. Damiano

La fonte principale che racconta la composizione del canto è la Compilatio as-
sisiensis, nella quale confluiscono alcune fra le testimonianze che Tommaso da Ce-
lano ebbe a disposizione per la stesura del Memoriale in desiderio animae. In forma 
più breve ne parla anche lo Speculum perfectionis14, che attinse allo stesso materiale. 
Allude al contesto un brano del Memoriale15. Ne conservano traccia gli Actus beati 
Francisci et sociorum eius16 e il suo popolare volgarizzamento, i Fioretti17. 

Compilatio assisiensis racconta18: 

Similiter illis diebus et in eodem loco, postquam beatus Franciscus composuit Laudes 
Domini de creaturis, fecit etiam quedam sancta verba cum cantu pro maiori consolatio-
ne dominarum pauperum monasterii Sancti Damiani, maxime quia de eius infirmitate 
ipsas sciebat nimis tribulari. Et cum personaliter propter ipsam infirmitatem ipsas con-

11  F. Uribe, Una admonición cantada, 171, nota 10.
12  In traduzione italiana: E. Grau, Parole di esortazione “Audite poverelle”.
13  Francisci Assisiensis, Scripta, edizione critica a cura di Carlo Paolazzi, (Spicilegium bona-

venturianum, 36), Grottaferrata (Roma) 2009, 124-127.
14  2Spec 90, in Fontes Franciscani, a cura di Enrico Menestò – Stefano Brufani – Giuseppe 

Cremascoli – Emore Paoli – Luigi Pellegrini – Stanislao da Campagnola, apparati di Giovanni M. 
Boccali (Medioevo Francescano. Testi, 2), Santa Maria degli Angeli–Assisi 1995, 1997. [d’ora in 
poi citati come Fontes].

15  2Cel [Mem] 204, in Fontes, 620-621.
16  Actus 21,1-10, in Fontes, 2130-2131.
17  Fior 19, in Fonti francescane3, a cura di Carlo Paolazzi, Padova 2011, 1166-1167.
18  Sul racconto della Compilatio: cf. Carlo Paolazzi, Per l’autenticità degli scritti di France-

sco alle “Pauperes Domine”, in Convivium Assisiense 6 (2004) 307-337: 323-325. Nell’ambito del 
Seminario di formazione in storia religiosa e studi francescani, Assisi-La Verna, 23 giugno-3 luglio 
2025, è tornato sull’argomento Marco Guida in un intervento alla giornata di studio: Dalle Lau-
des al Cantico. Laudi e preghiere di Francesco d’Assisi, tenutasi a La Verna, 4-5 luglio 2025: (https://
www.youtube.com/@SocIntStudiFrancescani/streams), rivalutando l’affidabilità dell’anonimo 
Compilatore su alcuni punti messi in dubbio da Paolazzi.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



“AUDITE, POVERELLE DAL SIGNOR VOCATE”: UN TESTAMENTO 351

solari et visitare non posset, voluit illa verba per eius socios illis nuntiari; in quibus tunc 
et semper voluit illis breviter patefacere suam voluntatem, qualiter deberent caritate esse 
unanimes et ad invicem conversari, quia eius exemplo et predicatione, cum fratres adhuc 
pauci essent, ad Christum converse fuerunt. Quarum conversio et conversatio non so-
lum Religionis fratrum, cuius plantula exaltatio est et hedificatio, sed etiam universalis 
Ecclesie Dei. Unde cum sciret beatus Franciscus, quod a principio earum conversionis 
nimis duxissent et ducerent adhuc artam et pauperculam vitam et, voluntate et neces-
sitate, spiritus eius semper circa ipsas pietate movebatur. Quapropter in eisdem verbis 
ipsas rogavit, ut sicut Dominus ex multis partibus in unum congregavit ipsas ad sanctam 
caritatem, sanctam paupertatem et sanctam obedientiam, ita in ipsis semper vivere et 
mori deberent; et specialiter ut de helemosinis, quas Dominus daret illis, cum hilaritate 
et gratiarum actione discrete suis corporibus providerent, et maxime ut sane in labo-
ribus quos sustinebant pro infirmis suis sororibus, et infirme in suis infirmitatibus et 
necessitatibus quas patiebantur existerent patientes19.

Il riferimento immediato è alle circostanze di composizione del Cantico di frate 
Sole20. Siamo a S. Damiano tra l’inverno del 1224 e la primavera del 1225. 

Francesco è piagato dalla malattia, soprattutto quella agli occhi e attende che 
la stagione sia meno fredda per raggiungere Rieti dove sarà sottoposto a un inter-
vento, che sapremo aggravare più che sollevare le sue condizioni. Non mancano le 
sofferenze legate alle vicende dell’Ordine che si aggiungono a quelle fisiche. Provato 
nel corpo e nello spirito, Francesco ritorna in un luogo che gli è caro, il luogo delle 
origini, la prima chiesa da lui restaurata, che lo aveva accolto mentre muoveva i primi 
passi nella nuova condizione di penitente21. Francesco rimane a S. Damiano più di 

19  CAss 85, in Fontes, 1602-1603.
20  CAss 83,5-12, in Fontes, 1595-1596: “Similiter duobus annis ante obitum suum, cum iam 

esset valde infirmus et specialiter de infirmitate oculorum, et moraretur in quadam cellula facta de 
storiis apud Sanctum Damianum, considerans et videns generalis minister quod ita esset afflictus 
infirmitate oculorum, precepit ei, ut faceret et permitteret sibi se adiuvari et curari immo dixit ei 
quod volebat interesse cum inciperet medicus eum curare, maxime ut securius faceret sibi mederi, 
et ad confortandum ipsum, quia valde inde affligebatur. Interim erat magnum frigus et non erat 
tempus congruum ad medendum. Cumque iaceret ibi beatus Franciscus usque ad quinquaginta 
dies et plus, non potuit lumen diei videre de die nec de nocte lumen ignis, sed semper in domo 
et in cellula illa manebat in obscuro; insuper et magnos dolores in oculis die noctuque habebat, 
ita quod de nocte quiescere et dormire fere non poterat: quod erat valde contrarium et magnum 
gravamen infirmitati oculorum et aliis eius infirmitatibus. Immo etiam si aliquando vellet quie-
scere et dormire, tot mures erant in domo et in cellula ubi iacebat, que erat facta ex storiis ex una 
parte illius domus, euntes et discurrentes supra ipsum et in circuitu eius, quod non sinebant ipsum 
dormire. Immo tempore orationis valde impediebant ipsum; et non solum de nocte, sed etiam de 
die nimis tribulabant ipsum, ita ut, etiam quando comederet, ascenderent super mensam eius ita 
ut socii eius et ipsemet considerarent quod esset temptatio diabolica, sicut et fuit”.

21  Cf. Cesare Vaiani, Storia e teologia dell’esperienza spirituale di Francesco d’Assisi (Fonti e 
ricerche, 23), Milano 2013, 345-347.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



CLARA MARIA FUSCIELLO352

cinquanta giorni, forse in cerca di conforto umano e di consolazione. S. Damiano 
poteva esserlo, non solo perché luogo della memoria, ma anche per quella comunità 
di donne che voluntate et necessitate vivevano una povertà senza discussioni, ripropo-
nendo ancora la freschezza e la semplicità della prima fraternitas nella quale anche 
Chiara era stata accolta e alla quale ancora si manteneva fedele.

 La malattia agli occhi gli rendeva penosa la luce del sole durante il giorno e 
quella del fuoco durante la notte, perciò gli era stata costruita una celletta di stuoie 
nella casa dove si trovava perché fosse più riparato. È significativo che nei ricordi 
tramandati dagli Actus, e quindi nei Fioretti, sia stata Chiara a far costruire per Fran-
cesco quella celletta, dopo la prima notte di soggiorno a S. Damiano in cui non aveva 
potuto riposare per il dolore22. Emergono a distanza memorie di una relazione che 
dovette conoscere una più frequente consuetudine rispetto a quella testimoniata dal-
le fonti biografiche più antiche, ma forse anche più reticenti. A S. Damiano “è messa 
a dura prova la sua stessa capacità di sopportazione”23, ma nella notte di dolore che 
invade il corpo e scoraggia l’anima, Francesco grida aiuto a Dio e ne riceve la certezza 
che nessuna sofferenza andrà perduta, poiché egli è già nel Regno di Dio24. Quella 
notte Francesco trova la pacificazione interiore che lo accompagnerà fino alla mor-
te25. Allora si scioglie il canto della consolazione. 

Dettati nella lingua materna, il Cantico di frate Sole e l’Audite, poverelle ci fanno 
ascoltare con relativa certezza l’eco e le cadenze della sua voce, e per questo sono in 
un certo senso assimilabili agli autografi: uscirono dalla bocca di Francesco senza che 
un segretario dovesse correggerne la forma26. Le fonti biografiche ci rivelano il potere 
rasserenante della musica su di lui27. Infatti, per entrambi i testi egli aveva composto 
una melodia, purtroppo non giunta fino a noi. Fra i due componimenti non manca-
no contatti intertestuali che rileveremo a suo luogo. 

22  Actus 21,3-4 in Fontes, 2130-2131; Fior 19, in Fonti francescane3, 1167.
23  C. Paolazzi, Il Cantico di frate Sole, in Francisci Assisiensis, Scripta, 118.
24  CAss 83,13 in Fontes, 1596-1597: “Unde quadam nocte considerans beatus Franciscus 

quod tot tribulationes haberet, pietate motus est erga semetipsum et intra se dixit: “Domine, in 
auxilium me respice super infirmitates meas, ut patienter valeam tolerare [… ] Et subito in spiritu 
dictum est illi […] Ergo, frater, iocundare et iubila satis in tuis infirmitatitibus et tribulationibus, 
quoniam de cetero ita secure te habeas ac si iam esses in regno meo”. 

25  Aleksander Horowski, Lettura teologica del “Cantico delle creature” di Francesco di Assisi, 
in Frate Francesco 91 (2025) 52.

26  Cf. Jacques Dalarun, Il Cantico di frate Sole. Francesco d’Assisi riconciliato (Con gli occhi 
dello spirito, 6), Milano 2015, 8. 

27  Cf. ad es. 2Cel [Mem] 126, in Fontes, 558-559; CAss 83,35, Ibidem, 1599; 99, Ibidem, 
1632-1633.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



“AUDITE, POVERELLE DAL SIGNOR VOCATE”: UN TESTAMENTO 353

L’Audite è l’unico superstite fra i plura scripta28 che Francesco indirizzò alle Do-
mine di S. Damiano che abbia una tradizione indipendente. È noto, infatti, che sia 
la Forma vivendi che l’Ultima voluntas sono inserite nelle Forma vitae sororum pau-
perum come ipsissima verba29. Si noti che tali scritti sono indirizzati alla collettività 
delle sorelle, e non a Chiara singolarmente. Fu un dialogo scritto tra il “poverello” e 
le “poverelle” che si protrasse sino alla morte30. 

Haec verba fecit beatus Franciscus

Francesco intuì il valore delle parole scritte nella loro forza di andare lontano 
nel tempo e nello spazio, e ne fece un uso consapevole. La raccomandazione con-
clusiva rivolta ai destinatari presenti e futuri della Epistola toti Ordini missa, ne è l’e-
sempio fra gli altri più evidente. I frati sono invitati a “custodire ac facere diligentius 
observari secundum beneplacitum omnipotentis Dei, nunc et semper, donec fuerit 
mundus iste. Benedicti vos a Domino qui feceritis ista, et in eternum Dominus sit 
vobiscum. Amen”31. Paradosso di un uomo che definiva se stesso idiota et illetteratus. 

La sua cultura è stata paragonata a una stratificazione archeologica: “La cultura 
cortese, rimanenza e quindi quintessenza di un sistema di valori passato, è l’unità 
stratigrafica più antica nonché più duratura, infiltrata in tutti i momenti della sua 
vita”32. Per il mestiere di mercante, doveva avere quel minimo di conoscenza della lin-
gua scritta che gli permetteva di controllare i contratti notarili. Con la conversione, 
il Vangelo afferrò Francesco e ne impregnò tutte le energie vitali. La liturgia divenne 
la sua scuola, da essa imparò il vocabolario per esprimere la sua esperienza interiore, 
diede contenuto alla sua “teologia”, plasmò i suoi vissuti. Il cosiddetto Breviarium 
beati Francisci, donato da frate Leone a Benedetta, succeduta a Chiara nell’ufficio di 
abbadessa a S. Damiano, fu il libro di preghiera del Santo fino alla morte33. È stato 
dimostrato come egli vi attingesse le pericopi bibliche, i riferimenti patristici e i te-
sti specificamente liturgici profondamente impressi nella sua memoria34. Il breviario 

28  TeCl 34, in Fontes, 2314.
29  ReCl 6,3-4.7-9, in Fontes, 2299-2300.
30  CAss 13,6-7, in Fontes, 1491, conserva anche memoria di una benedizione che Francesco 

scrisse per Chiara prima di morire. 
31  EpOrd 48-49, in Francisci Assisiensis, Scripta, 220; cf. C. Paolazzi, Epistole, Ibidem, 133.
32  Cf. Jacques Dalarun, Corpus franciscanum. Francesco d’Assisi: corpo e scrittura (Carte e li-

bri: tra biblioteche e archivi, 3) Milano 2023, 14.
33  Attilio Bartoli Langeli, Gli autografi di frate Francesco e di frate Leone (Corpus Christia-

norum. Autographa Medii Aevi, 5) Turnhout 2000, 83.
34  Pietro Messa, Breviarium sancti Francisci. Un manoscritto tra liturgia e santità (Monu-

menta Studia Instrumenta Liturgica, 82), Città del Vaticano 2021.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



CLARA MARIA FUSCIELLO354

conservato nella Basilica di S. Chiara in Assisi va considerato come lo “strumento 
di formazione di frate Francesco, riconoscendone l’importanza fondamentale per la 
comprensione dei suoi scritti”35. Costituisce quindi un riferimento imprescindibile 
per la comprensione del pensiero dell’Assisiate e vi faremo riferimento anche in que-
ste pagine36. 

Francesco tenne insieme amalgamando e fondendo in formule nuove l’abilità 
del mercante, la sfumatura cortese, l’ideologia cavalleresca, l’ispirazione irrinunciabi-
le del Vangelo, la ruminatio del breviario. La conoscenza, più o meno approssimativa, 
delle norme monastiche e pontificie dovute al contatto con la curia per la stesura 
della regola, ma più ampiamente, al suo ruolo nella fraternitas minoritica, dovettero 
far parte del suo bagaglio completo. Dopo aver attraversato diverse prove della vita, 
consapevole che la morte era l’orizzonte più vicino, gli ultimi anni di Francesco sono 
segnati dal desiderio di lasciare una parola che rimanesse come pegno della sua volon-
tà e del suo esempio di vita. L’aggravarsi delle malattie rinnova in lui questa urgenza. 
L’Audite, poverelle ne è un testimone esemplare.

Genere letterario e finalità

Sia nell’edizione critica degli Scripta curata da Carlo Paolazzi, sia nell’ultima 
edizione delle Fonti francescane, l’Audite, poverelle è stato inserito nella sezione Lau-
di e preghiere, tuttavia per destinatarie e contenuto non si può definire né una lauda 
né una preghiera. La Compilatio assisiensis che non esita a chiamare lauda il Cantico 
di frate Sole, non lo fa per l’Audite, definito: sancta verba cum cantu37. “Sante parole”, 
dice l’anonimo estensore, che conosce bene gli scritti di Francesco rivolti all’Ordi-
ne38, parole degne di fede, foriere di un messaggio insieme umano e divino, che tra-
scende l’autore e il tempo. 

Il primo verbo del canto, audite, orienta l’ascoltatore/lettore verso una prospet-
tiva sapienziale39. Francesco si pone come maestro che istruisce/ammonisce il disce-

35  Pietro Messa, Alcune note circa le fonti liturgiche del “Cantico di frate Sole”, in Frate Fran-
cesco 91 (2025) 246.

36  Ringrazio sentitamente Pietro Messa per aver controllato le occorrenze nel Breviarium 
beati Francisci, in attesa dell’edizione diplomatica in corso di stampa.

37  Cf. anche: 2Spec 90,1, in Fontes, 1997. Allusione in Actus 21,10: “Et consolans primo 
sanctam Claram verbis mellifluis et divinis ac eidem vale humile, ut consueverat, faciens, versus 
Reate iter arripuit”; e Fior 19, in Fonti francescane3, 1167: “E consolando in prima santa Chiara 
con sante parole e da lei umilmente accomitandosi, prese il cammino verso Rieti”.

38  Test 13, in Francisci Assisiensis, Scripta, 396; EpFid II,2, Ibidem, 86.
39  Il verbo ricorre molte volte sia nei profeti che nei sapienziali. Per alcuni esempi: Bre-

viarium beati Francisci, f. 53ra, Ieremias 2,4, Dominica in Palmis, lectio I; f. 71va, Iacobus, 2,5, 

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



“AUDITE, POVERELLE DAL SIGNOR VOCATE”: UN TESTAMENTO 355

polo/figlio, minister che “serve” le odorifere parole del Signore, ma anche banditore 
e giullare di Dio che esorta a conversione40: la stratificazione archeologica della sua 
cultura, alla fine della vita, trova qui una delle espressioni più complete. Dagli studio-
si contemporanei l’Audite è stato definito un “canto di esortazione”41, una “«prosa» 
rimata” dal carattere epistolare42, o una istruzione, un ammaestramento, un’ammoni-
zione43. Qualcuno ritiene che sia un saluto di commiato44, o un testamento, poetico45 
o spirituale46, similmente al piccolo Testamento di Siena, poiché anche qui France-
sco, credendo di essere sul punto di morte, vuole manifestare ai frati in poche parole 
la propria volontà47. L’Audite è tutto questo: esortazione, ammonizione, testamento, 
messaggio in canto. Francesco definisce così anche il suo Testamento, il più meditato, 
quando in chiusura afferma: “Et non dicant fratres: «Hec est alia Regula», quia hec 
est recordatio, admonitio, exhortatio et meum testamentum, quod ego, frater Fran-
ciscus parvulus, facio vobis”48. Si tratta di una sua esplicita volontà, che accanto alla 
Regula fosse affiancata la propria testimonianza di vita. Gli ultimi anni di Francesco 
sono disseminati di disposizioni particolari che “costituivano il complesso delle sue 
ultime volontà, il testamentum, nell’accezione più generale del termine”49. E anche 
con questo canto, Francesco vuole “tunc et semper […] breviter patefacere suam 
voluntatem”50, confermando nella loro scelta di vita quante avevano seguito la via a 
lui rivelata e da lui proposta. Francesco avrà ancora il tempo per un’altra parola sulla 
stessa lunghezza d’onda, che non a caso Chiara definisce Ultima voluntas. 

La Compilatio assisiensis espone anche altri motivi per i quali Francesco si rivolge 
alle sorelle di S. Damiano. Si tratta di una visita che non può essere compiuta di per-

Dominica III post octavam Paschae; f. 104vb, Iohel 1,1, Dominica vicesima quarta, Lectio IV.
40  CAss 83,26-29, in Fontes, 1598.
41  Boccali, Un canto di esortazione.
42  A. Menichetti, Una “prosa” volgare, 9.
43  F. Uribe, Una admonición cantada.
44  L. Lehmann, Saludo de despedida.
45  L. Iriarte, Audite poverelle. Testamento lírico de Francisco.
46  O. Schmucki, The rediscovery of the Canticle, 125-126; L. Lehmann, Saludo de despedida, 

437.
47  CAss 59, in Fontes, 1550: “Breviter in isitis tribus verbis patefacio fratribus meis volun-

tatem meam”. 
48  Test 34, in Francisci Assisiensis, Scripta, 402.
49  Raoul Manselli, Dal Testamento ai testamenti di san Francesco, in CF 46 (1976) 126-127. 

Ma si veda anche: Giovanni Miccoli, La proposta cristiana di Francesco d’Assisi, in Idem, France-
sco d’Assisi. Realtà e memoria di un’esperienza cristiana (Einaudi paperbacks, 217), Torino 1997, 
41-50.

50  CAss 85,2, in Fontes, 1602.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



CLARA MARIA FUSCIELLO356

sona a causa della malattia e per dare maggiore consolazione alle sorelle51. Il canto, du-
nque, ha una funzione pragmatica: rendere presente l’assente, come accade nell’incipit 
dell’Epistola ad Fideles52. Inoltre, ha anche una funzione performativa nel costituire 
una consolazione per le uditrici, destinatarie di un messaggio personale. Consolare è 
attitudine di Francesco nei confronti degli altri, soprattutto verso gli afflitti e i po-
veri53. È un’esperienza che egli ha della paternità di Dio, essendo uno degli attributi 
con cui lo descrive: “O sanctissime Pater noster: creator, redemptor, consolator et sal-
vator noster”54. È l’esperienza dell’apostolo Paolo che Francesco ha letto e meditato 
dal comune dei martiri55. La consolazione è azione di Dio che dona pace, gioia, che 
illumina, fortifica, riscalda, incoraggia. Un uomo consolato è in grado di consolare e 
Chiara ne aveva sperimentato più volte l’efficacia, al punto da definire Francesco “uni-
ca consolatio nostra post Deum”56. Consolare gli afflitti è uno dei compiti del mini-
stro57 e da qui passerà nella Regola di s. Chiara, che lo rende normativo per l’abbadessa: 
“Consoletur afflictas. Sit etiam ultimum refugium tribulatis, ne, si apud eam remedia 
defuerunt sanitatum, disperationis morbus praevaleat in infirmis”58. 

L’Audite, poverelle ha anche lo scopo di consolare le sorelle preoccupate per la 
malattia di Francesco. Egli sostiene in pace la tribolazione dell’infermità perché sa 
che lo attende una grande ricompensa nei cieli, e tutto ciò che vive qui sulla terra ne 
è una caparra. 

Una proposta di lettura

Il canto è composto da quattro piccole lasse. Parliamo di lasse e non di strofe, 
perché varia il numero di versi e la rima non sempre è perfetta (l’ultima sillaba) ma 
semplicemente assonanzata (solo le due vocali finali). Le prime due lasse hanno quat-

51  CAss 85,1-2 in Fontes, 1602.
52  EpFid II 2-3, in Francisci Assisiensis, Scripta, 186: “Cum sim servus omnium, omnibus 

servire teneor et administrare odorifera verba Domini mei. Unde in mente considerans quod, 
cum personaliter propter infirmitatem et debilitatem mei corporis non possim singulos visitare, 
proposui litteris presentibus et nuntiis verba Domini nostri Jesu Christi, qui est Verbum Patris, 
vobis referre et verba Spiritus Sancti, que spiritus et vita sunt”.

53  Esemplari a tal proposito: EpLeo 16-18, in Francisci Assisiensis, Scripta, 158; 2Cel [Mem] 
49, in Fontes, 490.

54  OrPat 1, in Francisci Assisiensis, Scripta, 56.
55  Cf. anche: Breviarium beati Francisci, f. 23rb, Sabbato in octava Epiphaniae; f. 27vb, Do-

minica tertia post Epiphaniam.
56  TeCl 38, in Fontes, 2315.
57  2Cel [Mem] 185,11 in Fontes, 605; CAss 43,3, Ibidem, 1516.
58  ReCl 4,12, in Fontes, 2296-2297.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



“AUDITE, POVERELLE DAL SIGNOR VOCATE”: UN TESTAMENTO 357

tro versi in rima, la terza di tre e l’ultima di due sono soltanto assonanzate. La lingua 
è un volgare illustre nobilitato da numerosi calchi latini59.

Audite, poverelle dal Signore vocate, 
ke de multe parte e provincie sete adunate: 
vivate sempre en veritate  
ke en obedienzia moriate

La lassa di apertura (vv.1-4) condensa in cinque verbi di grande intensità teo-
logica l’intera parabola cristiana ed esistenziale delle sorelle di S. Damiano: audite, 
vocate, adunate, vivate, moriate. Francesco ricorda alle poverelle il principium60, “il 
punto di partenza”, una vita secondo la forma del santo Vangelo e lo fa dopo vent’an-
ni di esperienza. 

L’audite iniziale risuona dal silenzio come richiamo vigoroso all’“orecchio del 
cuore”. La coscienza cristiana è risvegliata da una voce che l’accompagnerà fino alla 
morte. Abbiamo già notato l’importanza di questo verbo. Emerge la consapevole 
autorevolezza di Francesco, testualmente al verso 7: Io ve prego per grand’amore, rice-
vuta dall’ispirazione divina: “ipse Altissimus revelavit michi quod deberem vivere se-
cundum formam sancti Evangelii”61, pur non imponendosi su un piano istituzionale. 

Se l’Audite è apparentato dal punto di vista formale con Cantico di frate Sole, 
il suo contenuto condivide le preoccupazioni dell’ultimo Francesco circa la fedeltà 
nel tempo e nelle forme alla sua proposta cristiana. L’invito audite, infatti, ricorre 
nei suoi scritti altre due volte, entrambe nell’Epistola toti Ordini missa. La nota pre-
messa a questa lettera nel primo codice di raccolta degli scritti del Santo, il ms. 338 
del Fondo Antico Comunale depositato presso la Biblioteca del Sacro Convento di 
Assisi62, indica le circostanze di composizione: De littera et ammonitione beatissi-
mi patris nostri Francisci, quam misit fratribus ad capitulum, quando erat infirmus63. 
Siamo probabilmente nel capitolo di Pentecoste del 1225, quindi nel medesimo pe-
riodo di composizione dell’Audite, e la lettera ha la stessa funzione pragmatica del 
nostro canto: rendere presente Francesco, assente, attraverso una parola da ascoltare 

59  A. Menichetti, Una “prosa” volgare, 9.
60  2ECl 11, in Fontes, 2270.
61  Test 14, in Francisci Assisiensis, Scripta, 396.
62 Sulla datazione del codice e sull’organizzazione del materiale che contiene si veda ora an-

che: Massimiliano Bassetti – Enrico Menestò, Ancora sul ms. 338 della Biblioteca Comunale di 
Assisi, in Franciscana 20 (2018) 1-50.

63  C. Paolazzi, Epistole, in Francisci Assisiensis, Scripta, 203.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



CLARA MARIA FUSCIELLO358

e, soprattutto, da osservare64. La prima di queste occorrenze mostra una straordinaria 
somiglianza di temi con la prima lassa dell’Audite: 

Audite, Domini filii et fratres mei, et auribus percipite verba mea (Act 2, 14). Incli-
nate aurem (Is 55, 3) cordis vestri et obedite voci Filii Dei. Servate in toto corde vestro 
mandata eius et consilia eius perfecta mente implete. Confitemini ei quoniam bonus (Ps 
135, 1) et exaltate eum in operibus vestris (Tob 13, 6), In disciplina et obedientia sancta 
perseverate (Hebr 12, 7) et que promisistis ei bono et firmo proposito adimplete65.

Francesco, dunque, si rivolge alle donne di S. Damiano come ai suoi frati, a con-
ferma di una promessa che non venne mai meno: “Volo et promitto per me et fratres 
meos semper habere da vobis tamquam de iipsis curam diligentem et sollecitudinem 
specialem”66. Tale promessa ha il suo fondamento nell’unica ispirazione divina decli-
nata in forme diverse da frati e sorelle. Tommaso da Celano, rielaborando i materiali 
di cui la Compilatio mantiene il racconto, non esita a ricordare un detto di Francesco, 
illuminante a tal proposito: “unum atque eumdem spiritum, dicens, fratres et do-
minas illas pauperculas de hoc saeculo eduxisse”67. Si noti la ripresa del diminutivo 
“poverelle”.

Nella seconda occorrenza del verbo audite, al vers. 21, Francesco si rivolge ai 
fratelli sacerdoti richiamandone l’alta dignità:

Audite, fratres mei: si beata Virgo sic honoratur, ut dignum est, quia ipsum portavit 
in sanctissimo utero; si Baptista beatus contremuit et non audet tangere sanctum Dei 
verticem; si sepulcrum, in quo per aliquod tempus iacuit veneratur, quantum debet esse 
sanctus, iustus et dignus, qui non iam moriturum, sed in eternum victurum et glorifica-
tum, in quo desiderant angeli prospicere (1 Petr 1, 12)68.

In ognuna delle tre occorrenze constatiamo un preciso richiamo all’identità spi-
rituale dei destinatari, alla loro vocazione. L’invito ad ascoltare ricorre molte volte 
nella liturgia, e da questa è passato anche nell’incipit della Regola di Benedetto, pro-
babilmente conosciuta da Francesco. Tuttavia, dal punto di vista tematico l’ispirazio-
ne prossima potrebbe essere un passo della Epistola Iacobi (2,5ss) che egli pregava nel 
suo breviario: “Audite, fratres mei dilectissimi. Nonne Deus elegit, pauperes in hoc 

64  EpOrd 47-48, in Francisci Assisiensis, Scripta, 220.
65 EpOrd 5-8, in Francisci Assisiensis, Scripta, 210.
66  ReCl 6,4, in Fontes, 2299.
67  2Cel [Mem] 204,6 in Fontes 621. Nel Memoriale il termine pauperculus ha più di 40 oc-

correnze, indicandolo come consueto almeno nella cerchia di frati le cui testimonianze giunsero 
a Tommaso per la stesura.

68  EpOrd 21-22, in Francisci Assisiensis, Scripta, 214.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



“AUDITE, POVERELLE DAL SIGNOR VOCATE”: UN TESTAMENTO 359

mundo, divites in fide et heredes regni, quod repromisit Deus diligentibus se?”69. 
Si tratta di una intuizione spirituale che ha catalizzato le energie di Francesco e ne 
ha sostenuto la speranza durante il progressivo aggravarsi delle malattie e potrebbe 
costituire la trama di fondo dell’intero canto70.

Audite, poverelle dal Signore vocate 
che de multe parte e provincie sete adunate. 

Poverelle dal Signor vocate è forse una reminiscenza allusiva di Rom 1,1, dove 
Paolo rivendica di essere apostolo per vocazione71. Francesco, riprendendo in altri 
termini la Forma vivendi72, ricorda alle sorelle che per divina ispirazione hanno scelto 
la perfezione del santo Vangelo, cioè la povertà, seguendo le orme di Cristo e della 
sua santissima Madre. La povertà per la comunità di S. Damiano sarà motivo di im-
pegno continuo, e rimarrà progetto vissuto, centro unificatore, fino all’assunzione 
come appellativo istituzionale, Sororum pauperum, nella Forma vitae. È il lascito che 
Francesco consegna ancora nella sua Ultima voluntas: 

Ego frater Franciscus parvulus volo sequi vitam et paupertatem altissimi Domini 
nostri Iesu Christi et eius sanctissime matris, et perseverare in ea usque in finem. Et 
rogo vos, dominas meas, et consilium do vobis, ut in ista sanctissima vita et paupertate 
semper vivatis73. 

La povertà era un tema dibattuto non solo a livello istituzionale, ma anche tra i 
compagni della prima ora, come ci rivela il biglietto a frate Leone, tuttavia Francesco 
non ha dubbi: in qualunque modo va seguita74. Si trattava per lui di una postura in-
teriore che la prassi esterna poteva soltanto manifestare. Il termine “poverello”, rende 
normalmente il latino pauperculus, che ricorre altre due volte negli scritti soltanto 
nel Testamento in riferimento ai sacerdoti e al tipo di abitazioni che i frati potranno 
accettare75. Considerando, tuttavia, il contesto del canto, il termine potrebbe rende-
re anche una espressione presente nel De religiosa habitatione in eremis, dove i figli 

69  Breviarium Francisci: f. 63va, Feria V infra octavam Paschae; f. 71v, Feria tertia infra heb-
domadam IV post octavam Paschae: lectio II.

70  A conferma di ciò, cf. RegB 6,4, in Francisci Assisiensis, Scripta, 328, ripreso in ReCl 8,4.
71  Già rilevato da C. Paolazzi, Francesco per Chiara, 92. Nel Nuovo Testamento l’espressione 

ricorre due volte in Cor 1,1 e Rm 1,1. Le ricorrenze nella liturgia sono diverse, ad es. Breviarium 
beati Francisci, f. 23rb, Rm 1,1, Sabato in octava Epiphaniae; f. 27vb, 1Cor 1,1, Dominica tertia 
post Epiphaniam.

72  ReCl 6,3, in Fontes, 2299.
73  ReCl 6,7-8, in Fontes, 2299-2300.
74  EpLeo 9-10, in Francisci Assisiensis, Scripta, 158.
75  Test 7,24, in Francisci Assisiensis, Scripta, 394; 398.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



CLARA MARIA FUSCIELLO360

come parvuli pauperes, piccoli poveri, poverelli, chiedono l’elemosina alle madri76. 
Le sorelle sono “poverelle”, “filias et ancillas altissimi summi regis, Pater caelestis”77, il 
Grande elemosiniere78. Forse Francesco pensa a S. Damiano – per certi versi – come 
al modo di vivere negli eremi. Vi è adombrata anche l’immagine della Madre del Si-
gnore che negli scritti alle sorelle fa sempre da sfondo. Secondo il Memoriale infatti, 
Francesco soleva chiamare Maria la Vergine poverella, per la penuria che aveva vis-
suto insieme al figlio79. Il termine tiene insieme povertà e l’umiltà, come la Salutatio 
Virtutum ci ricorda: “Domina sancta paupertas, /Dominus te salvet /cum tua sorore, 
sancta humilitate”80. 

Adunate: anche qui abbiamo un passivo divino che è un punto di arrivo. Forse 
adunare è calco del verbo latino, hapax che nella Vulgata si trova solo in Ezechiele81, 
oppure è reminiscenza di una orazione delle ferie dell’ottava di Pasqua, in contesto 
più vicino al nostro82. Il verbo esprime l’essere raccolte da varie parti in un solo luogo 
ma anche per un solo scopo: ad-unum, o in unum congregare, esse unanimes della 
Compilatio83. È la divina ispirazione a fondare la fraternità, perché riunisce in un luo-
go e per una missione. Si è con-vocate, chiamate insieme. Un aspetto controcorrente 
oggi, almeno nella cultura occidentale dove il soggettivismo dilaga. Per Francesco la 
chiamata è sempre insieme ad altri, è immersione relazionale, tanto che si può parlare 
di “spiritualità fraterna”84. 

Con l’altissima povertà, la santa unità diventerà uno dei cardini della Forma 
vitae approvata per S. Damiano nel 1253. L’unità non come dato già posseduto, ma 
come missione da vivere, dono dall’alto al quale partecipare. Per quanto riguarda 
l’espressione “multe parte et provincie” non si tratta di termini estranei alla lingua di 

76  RegEr 5, in Francisci Assisiensis, Scripta, 344. Si noti che parvulus e pauper ricorrono 
anche nell’Ultima voluntas.

77  ReCl 6,3, in Fontes, 2299.
78  ReCl 8,2, in Fontes, 2301.
79  2Cel [Mem] 200,3 in Fontes, 617. Il termine viene utilizzato dal Celanese anche per Chia-

ra in LsC 9,7.
80  SalVirt 2, in Francisci Assisiensis, Scripta, 46.
81  C. Paolazzi, Francesco per Chiara, 97-99.
82  Breviarium beati Francisci, f. 63va, Feria V infra octavam Paschae: “Deus, qui diversitatem 

gentium in confessione tui nominis adunasti: da, ut renatis fonte baptismatis una sit fides men-
tium, et pietas actionum”.

83  CAss 85,3.6 in Fontes, 1603: “qualiter deberent caritate esse unanimes et ad invicem 
conversari […] in unum congregavit ipsas ad sanctam caritam sanctam paupertatem et sanctam 
obedientiam”.

84  Cesare Vaiani, Spiritualità fraterna. Una Vita di san Francesco tra storia e teologia (Quiete 
e meditazione, 1), Milano 2022.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



“AUDITE, POVERELLE DAL SIGNOR VOCATE”: UN TESTAMENTO 361

Francesco85, quindi, più che indagare sulla situazione contingente delle provenienze 
damianite nel 1225, bisogna guardare agli orizzonti vasti del suo pensiero86. 

Vivate sempre en veritate  
Ke en obedienzia moriate. 

I verbi vivere e morire costituiscono due polarità di questi versi: soltanto il vive-
re nella verità permette di morire nell’obbedienza. Sono condizione l’uno dell’altro e 
vanno letti insieme. L’esortazione a vivere “sempre”87, appello a un impegno continuo, 
ritorna anche nell’Ultima voluntas, con l’inversione dei termini: “in ista vita et pau-
pertate semper vivate”. Il parallelo ci aiuta a comprendere che vivere sempre en veritate 
è vivere secondo la vocazione divina ricevuta, quella vita e povertà alla quale le sorelle 
sono state chiamate, e che Francesco confessa di volere osservare usque in finem. È 
anche adesione cordiale e consapevole a ciò che si è promesso88. Il credente che ha 
scelto i comandamenti è esortato ad amare e adorare Dio con cuore puro e mente pura 
“quod ipse super omnia querens dixit: Veri adoratores adorabunt Patrem in spiritu et 
veritate. Omnes enim qui adorant eum, in spiritu veritatis oportet eum adorare”89. Per 
Francesco il Signore comanda questo sopra ogni cosa90. Tale adorazione si esprime 
nelle opere dell’amore scambievole: “Et ostendant ex operibus dilectionem quam ha-
bent ad invicem, sicut dicit apostolus: Non diligamus verbo neque lingua, sed opere et 
veritate”91. Si tratta di un punto essenziale che raccomanda ai frati sino alla fine della 
vita92. L’adorazione di Dio in Spirito e verità è la condizione che permette di rimanere 
nella volontà del Padre e nell’amore fraterno. La fraternità, potremmo dire con un 
teologo contemporaneo, anche per Francesco è la carne della fede93. 

85  RegNB 4,2; 18,2, in Francisci Assisiensis, Scripta, 248; 270. Cf. Anche A. Menichetti, 
Riflessioni complementari, 582.

86  Si pensi a una lettera indirizzata ai “Reggitori dei popoli” per esempio, oppure a EpOrd 
48, in Francisci Assisiensis, Scripta, 220, in cui esorta i frati a osservare quanto contenuto nella sua 
lettera fino alla fine del mondo. Gli esempi potrebbero moltiplicarsi.

87  Semper è avverbio che ricorre innumerevoli volte negli scritti del Santo. Basti qui notare 
che l’avverbio scandisce le “tre parole” del piccolo Testamento di Siena: TestSen 3-5, in Francisci 
Assisiensis, Scripta, 418.

88  EpOrd 20, in Francisci Assisiensis, Scripta, 214.
89  EpFid II 19-20, in Francisci Assisiensis, Scripta, 188.
90  RegNB 22,26, in Francisci Assisiensis, Scripta, 278.
91  RegNB 11,6-7, in Francisci Assisiensis, Scripta, 260. Cf. anche RegNB 22,30, Ibidem, 

280. Chiara riprende l’esortazione in TeCl 59, in Fontes, 2317.
92  Cf. TestSen 3, in Francisci Assisiensis, Scripta, 418.
93  Christopher Theobald, Il concilio del futuro. Nuovi cammini di cattolicità, Bologna 2009, 

115: “non si dà esperienza di Dio senza un’esperienza ecclesiale di fraternità: è questa la carne della 

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



CLARA MARIA FUSCIELLO362

Il vivere sempre en veritate ha come conseguenza il morire en obedienzia. Il 
termine “obbedienza”, che ricorre quasi cinquanta volte negli scritti non esaurisce il 
significato giuridico istituzionale. Morire in obbedienza è certamente perseveranza 
nella forma di vita, la cui promessa è il possesso del Regno di Dio. Coloro che riman-
gono fedeli con fermezza e costanza sono beati e benedetti e saranno dal Signore 
incoronati, perché la morte li coglierà nelle sue sanctissime voluntati94. Notiamo che 
anche morire nell’obbedienza, come esito del vivere sempre en veritate, mantiene le 
due dimensioni verticale e orizzontale. Obbedienza al Signore, alla voce del Figlio95, 
che depose la sua volontà nella volontà del Padre96, e dall’altra l’obbedienza reciproca, 
poiché “hec est vera et sancta obedientia Domini nostri Jesu Christi”97. 

Ma ancora più a fondo, l’obbedienza è connotato essenziale insieme alla povertà 
della sequela Christi98. È Cristo “cum dives esset super omnia, voluit ipse in mundo 
cum beatissima Virgine matre sua diligere paupertatem”99 ed è lui che “dedit vitam 
suam, ne perderet sanctissimi Patris obedientiam”100. L’obbedienza per Francesco è 
il risvolto pratico di una adesione interiore che lo porta a sottomettersi non solo al 
fratello, non solo a ogni uomo, ma anche agli animali feroci101. È l’applicazione radi-
cale e conseguente della logica della croce. “Tutte le durezze e le sofferenze della vita, 
tutto il male che si può soffrire nel mondo vanno posti sotto il segno della grazia, po-
tenziale ragione di un rapporto che solo una tale ottica rende possibile e fecondo”102. 

Non guardate a la vita de fore, 
ka quella dello spirito è migliore. 
Io ve prego per grand’amore 
K’aiate discrezione de le lemosene ke ve dà el Segnore.

Seguendo la proposta di Paolazzi, leggiamo anche questa lassa (vv. 5-8) come 
una unità di senso, quindi con un rapporto fra i primi due versi e i secondi103. “Non 
guardate alla vita de fore” è l’unica formula in negativo del canto. Francesco presenta 
la vita de fore e quella dello spirito, secondo uno schema dicotomico che gli è familiare 

fede”.
94  CantSol 30, in Francisci Assisiensis, Scripta, 123.
95  EpOrd 21, in Francisci Assisiensis, Scripta, 214.
96  EpFid II 10, in Francisci Assisiensis, Scripta, 186.
97  RegNB 5,13-18, in Francisci Assisiensis, Scripta, 250-252. 
98  G. Miccoli, L’esperienza cristiana, 58-72.
99  EpFid II, 5, in Francisci Assisiensis, Scripta, 186.
100  EpOrd 46, in Francisci Assisiensis, Scripta, 220.
101  SalVirt 14-18, in Francisci Assisiensis, Scripta, 48-50.
102  G. Miccoli, L’esperienza cristiana, 61.
103  C. Paolazzi, Francesco per Chiara, 110. 

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



“AUDITE, POVERELLE DAL SIGNOR VOCATE”: UN TESTAMENTO 363

e che riceve dalla tradizione. Il verbo “guardare” in senso figurato potrebbe coprire 
l’arco semantico di alcuni verbi latini come videre, attendere, cavere, che apparten-
gono al vocabolario di Francesco quando egli ammonisce i suoi lettori a guardarsi 
dalla cura e sollecitudine di questa vita. È un tema degli scritti sia con riferimento al 
Vangelo di Luca 21,34 – curis huius vitae – in Regula non bullata 8,1 e 9,14104, sia a 
quello di Matteo 13,22 – sollicitudo huius saeculi – in Regula bullata 10,7 e Salutatio 
Virtutum 11105. La cura e le preoccupazioni del secolo presente e le cure di questa vita 
rendono ciechi, scrive Francesco ancora in Epistola ad fideles, incapaci di vedere la 
vera luce, il Signore nostro Gesù Cristo. Non è possibile allora possedere la sapienza 
spirituale, poiché non si ha in sé il Figlio di Dio, che è la vera sapienza del Padre106. 
Il discorso è molto serio, perché la cura e la sollecitudine del mondo possono far de-
viare dai comandamenti107. Non dimentichiamo che queste parole sono ancora più 
vere dopo l’esperienza della certificatio, perché Francesco, parvulus et pauperculus, è 
in grado di vedere più a fondo la realtà con gli occhi dello spirito mentre quelli del 
corpo sono nell’oscurità.

L’affermazione positiva che subito segue, “ka quella dello spirito è migliore”, si 
commenta con l’invito che è un apice nelle regole dei Frati minori e delle Sorelle po-
vere: attendere a ciò che più di ogni altra cosa bisogna desiderare: avere lo spirito del 
Signore e la sua santa operazione108. È questo l’unum necessarium, la parte migliore. 
Vi è un’allusione a Lc 10,38-42, mediato da un commento di sant’Agostino che si 
leggeva nel notturno della festa dell’Assunta, perché secondo una tradizione patristi-
ca, la beata Vergine Maria era il tipo del credente che aveva perfettamente unito in 
sé la vita attiva simbolizzata da Marta e la vita contemplativa simbolizzata da Maria, 

104  RegNB 8,1; 9,14, in Francisci Assisiensis, Scripta, 254; 258.
105  RegB 10,7, in Francisci Assisiensis, Scripta, 334; SalVirt 11, Ibidem, 48. Ma si veda anche 

RegNB 17,10-12, Ibidem, 268-270: “Custodiamus nos a sapientia huius mundi et a prudentia 
carnis spiritus enim carnis vult et studet multum ad verba habenda, sed parum ad operationem, 
et querit non religionem et sanctitatem interiorem spiritus, sed vult et desiderat religionem et 
sanctitatem foris apparentem hominibus”. Si noti l’avverbio foris.

106  EpFid II 63-67, in Francisci Assisiensis, Scripta, 196: “Omnes autem illi qui […] non 
observant que promiserunt, et serviunt corporaliter mundo carnalibus desideriis, curis et sollici-
tudinibus huius seculi et curis huius vite, […] ceci sunt, quia verum lumen non vident, Dominum 
nostrum Jesum Christum. Sapientiam non habent spiritualem, quia non habent Filium Dei in se, 
qui est vera sapientia Patris; de quibus dicitur: Sapientia eorum devorata est (Ps 106, 27)”. Chiara 
fa eco: 3ECl 15, in Fontes, 2276.

107  EpFid I 1-9, in Francisci Assisiensis, Scripta,174; RegNB 5,16-17, Ibidem, 250; EpRect 
3, Ibidem, 150.

108  RegB 10,8, in Francisci Assisiensis, Scripta, 336; ReCl 10,8-11, in Fontes, 2304.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



CLARA MARIA FUSCIELLO364

ripresa nel modo di vivere all’interno degli eremi109. Agostino afferma: “Martha, in-
quit [Iesus], circa multa es occupata, quidem unum est necessarium. Maria meliorem 
partem elegit, que non auferetur ab ea”110. Francesco fa sua la linea interpretativa che 
vede la vita delle due sorelle non contrapposta, ma complementare, dove però è la 
vita contemplativa che ordina la vita de fore. In questione è ancora l’identità spirituale 
delle “Signore” di S. Damiano, che ha nella povertà il suo centro. Attendere all’unum 
necessarium vuol dire decentrarsi per affidarsi alla Provvidenza di Dio, esercizio non 
sempre così immediato. La logica dell’uomo “psichico” è la logica della sicurezza, essa 
si pone agli antipodi della povertà e della confidenza evangelica. 

Segue, quindi, secondo un nucleo associativo costitutivo del pensiero di France-
sco, un monito riguardo all’elemosina. È un invito accorato con un “Io” che conserva 
tutto il suo autorevole peso, e peso esemplare: “Io ve prego per grand’amore”, “de 
fuerte impacto porque, por una parte, entra en la misma onda de ternura del título 
«pobrecillas» que la ha dado a sus destinatarias y, por otra, manifesta la fuerza del 
ruego que sale del corazón del padre y del hermano”111. Si tratta di una supplica che 
ritorna più volte negli scritti, riguardo a questioni sostanziali, come la Parola di Dio, 
l’Eucaristia, l’adorazione interiore, la fraternità112. Soltanto qui, negli scritti, egli usa 
il termine amore in riferimento ad altri che non sia Dio113. 

Innanzitutto le elemosine sono un dono del Signore: “ke ve dà el Segnore”. Il 
pensiero va al Testamento dove il dono del Signore scandisce gli elementi cardine del-
la rivelazione del Vangelo. Poiché le sorelle sono affidate pienamente al Padre, rice-
veranno da lui ciò che occorre, l’elemosina, infatti, è l’eredità e la giustizia dei poveri 
che il Signore Gesù ci ha conquistata e della quale rendere grazie114. Ad esse il dovere 
e la responsabilità di usarla con discrecione. Il termine ricorre soltanto altre due volte 
negli scritti e non è di facile interpretazione. Di queste due occorrenze, dal punto di 
vista tematico, ci può aiutare quella dell’Ammonizione 27,6: “Ubi est misericordia 

109  Cf. Paolo Zampollini, L’eremo di Francesco. Analisi e attualità del De religiosa habitatio-
ne in eremis (Convivium Assisiense – Itinera franciscana, 18), Assisi 2022, 107-123. I punti di 
contatto tra la Forma vitae clariana e il De religiosa habitatione in eremis di Francesco meritereb-
bero un approfondimento.

110  Breviarium beati Francisci, f. 153va. Cf. anche P. Messa, Breviarium sancti Francisci, 241.
111  F. Uribe, Una admonición, 186-187.
112  Cf. ad es. EpCu I, 2, in Francisci Assisiensis, Scripta, 146; EpRect 3, Ibidem 150; EpOrd 

12.14, Ibidem, 212; EpFid II, 86, Ibidem, 200; RegNB 17,5, Ibidem, 268; 22,26, Ibidem, 278; 
RegNB 24,3, Ibidem, 288.

113  Cf. C. Paolazzi, L’esortazione “Audite poverelle”, 115-116.
114  RegNB 9,8, in Francisci Assisiensis, Scripta, 256.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



“AUDITE, POVERELLE DAL SIGNOR VOCATE”: UN TESTAMENTO 365

et discretio, ibi nec superfluitas nec induratio”115. Come ha argomentato Paolazzi, 
considerando comunque che in Francesco le coppie di virtù procedono insieme, la 
discrezione eviterebbe la superfluità, mentre la misericordia la durezza116. 

Nell’Ordine dei Minori le forze che spingevano per ottenere almeno i possessi 
in comune erano forti. Dalla povertà vissuta alla povertà pensata il passo sarà bre-
ve. Qualche anno più tardi, un’operetta polemica come il Sacrum commercium beati 
Francisci cum Domina pautertate individua l’avarizia e la previdenza come derive del-
la discrezione e causa del rilassamento dell’Ordine nell’osservanza della povertà117. 
“Non fui mai ladro” dice Francesco riferendosi al suo ricorrere all’elemosina anche 
per meno del necessario pur di non defraudare i poveri, secondo un logion della Com-
pilatio che ha tutto il sapore dell’autenticità, pur dentro una memoria forse conte-
stualmente polemica dei compagni118. 

Anche a S. Damiano non dovettero mancare pressioni di lasciti e donazioni che 
minavano l’opzione originaria, soprattutto se si tiene conto che le sorelle proveni-
vano dall’aristocrazia locale. Chiara afferma nel Testamento che si obbligarono più 
volte alla povertà scelta e promessa119. Il cosiddetto Privilegium paupertatis tutelerà 
qualche anno più tardi la comunità da qualsiasi ingerenza di tipo economico. In que-
sto contesto si comprende il senso del versetto come un invito accorato di Francesco 
a custodire la povertà. 

La storia ci rivela che Chiara e la sua comunità seppero davvero mantenersi fe-
deli alla povertà con discernimento. I tanti anni in cui sopravvisse a Francesco nell’e-
sperienza di vita le fecero maturare scelte più equilibrate in merito. Non solo la For-
ma vitae permette l’uso del denaro, ma anche quel tanto di proprietà che consente 
l’isolamento del monastero. 

Il termine “discrezione” e i suoi derivati si ritrovano in diversi luoghi degli scritti 
di Chiara. Innanzitutto nella Forma vitae in relazione alle vesti delle sorelle, che de-
vono essere adeguate alle singole e alla temperatura dei diversi paesi, e riguardo al si-
lenzio in infermeria che è meno rigido per il sollievo delle ammalate120. Nelle lettere, 
la discrezione modera il digiuno e largheggia con le inferme121. Soprattutto, la discre-

115  L’altra si trova in EpCu I 4, in Francisci Assisiensis, Scripta, 146, dove si esorta ad ammi-
nistrare con discrezione il sacramento eucaristico.

116  Cf. C. Paolazzi, L’Esortazione “Audite, poverelle”, 110-119.
117  SCom 20-21, in Fontes, 1721-1722.
118  Cf. Felice Accrocca, Un santo di carta. Le fonti biografiche di san Francesco d’Assisi (Biblio-

teca di Frate Francesco, 13), Milano 2013, 470.
119  TeCl 39, in Fontes, 2315.
120  ReCl 2,17; 5,3, in Fontes, 2294; Ibidem, 2298.
121  3EpCl 31.40, in Fontes, 2277-2278.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



CLARA MARIA FUSCIELLO366

zione è un tratto dell’abbadessa che deve essere “provida et discreta circa sorores suae 
sicut bona mater erga filias suas, et praecipue ut de eleemosynis qua Dominus dabit 
eis secundum necessitatem uniuscuiusque studeat providere” nel Testamento122. Non 
sfugga la dipendenza letterale da Francesco, rimandando a una prassi ormai consoli-
data dall’esperienza di lunghi anni di governo della comunità123. 

La discrezione è il contrario dell’uniformità, è distinzione, separazione, mette al 
centro il Signore ma anche le persone che egli ha chiamato e adunato124. Soltanto la 
discrezione che matura nella lotta spirituale non scade nella “superfluità” e per que-
sto è custodia anche della vera povertà e “confundit omnem cupiditatem et avaritiam 
et curas huius seculi”125. La discrezione evita, dunque il di più, l’accumulo, il possesso 
che mette al sicuro il domani.

Ancora per nuclei associativi ricorrenti, il pensiero delle elemosine è connesso 
nel Santo a quello dell’infermità126. 

Quelle ke sunt adgravate de infirmitate 
Et l’altre che per loro suo adfatigate 
tute quante lo sostengate en pace

Chiaro il parallelo di temi delle ultime due lasse (vv. 9-11) con quella del Can-
tico di frate Sole (vv. 23-26), personalizzata si può dire per le sorelle di S. Damiano:

Laudato sii mi Signore per quelli che perdonano per lo tuo amore
Et sostengo infirmitate et tribulatione,
beati quelli che l’sosterranno in pace
ka da te Altissimo sirano incoronati

Lo zoom si ferma sull’infermità, condizione non scelta: adgravate è verbo pas-
sivo. Sono le malattie da cui non si guarisce, nelle quali il peso della sofferenza cre-
sce nel tempo, ed erano tante nel Medioevo127. Francesco era un uomo di grande 
compassione, divenuta più delicata e attenta con il passare del tempo. Se nel Cantico 
si rivolge soltanto a coloro che soffrono per l’infermità e la tribolazione, l’Audite 

122  TeCl 63, in Fontes, 2318.
123  Si noti anche il riferimento a ruoli, mater et filiae, che ancora ricordano il De religiosa 

habitatione.
124  Cf. Anche G. Boccali, Parole di esortazione, 65.
125  SalVirt 2.11, in Francisci Assisiensis, Scripta, 46-48.
126  RegNB 8,3, in Francisci Assisiensis, Scripta, 255; 9,2-3, Ibidem, 256; RegB 4,2-3, Ibidem, 

328. 
127  CAss 83, 9, in Fontes, 1605: “[Franciscus] insuper et magnos dolores in oculis die noctu-

que habebat, ita quod de nocte quiescere et dormire fere non poterat: quod erat valde contrarium 
et magnum gravamen infirmitati oculorum et aliis eius infirmitatibus”.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



“AUDITE, POVERELLE DAL SIGNOR VOCATE”: UN TESTAMENTO 367

testimonia il dilatarsi del suo cuore per abbracciare anche quelli che nella fraternità 
si prendono cura degli infermi, piegati, gli uni e gli altri in modo diverso sotto il peso 
della fatica. Adfatigate è calco latino, ma il significato è reso anche da labor, come 
preferisce l’anonimo compilatore in un brano che forse è il miglior commento di 
questi versi.

Postea quadam nocte, cum pre doloribus suarum infirmitatum dormire non posset, 
cum pietate et sui compassione dixit sociis suis: “Carissimi fratres et filioli mei, non 
tedeat vel gravet vos laborare pro infirmitate mea, quoniam Dominus pro me servulo 
suo restituet vobis omnem fructum operationum vestrarum in hoc seculo et in venturo, 
quas propter sollicitudinem et infirmitatem operari non valetis; immo maius lucrum ex 
hoc acquiritis quam qui adiuvant totam Religionem et vitam fratrum. Immo etiam ita 
dicatis michi: Super te facimus expensas nostras et Dominus pro te erit debitor noster”. 
Hoc autem dicebat sanctus pater volens iuvare et erigere pusillanimitatem spiritus illo-
rum et debilitatem, ne aliquando temptati occasione illius laboris dicerent: “Nos non 
valemus orare nec etiam tantum laborem tolerare”, et ne efficerentur tediosi et pusilla-
nimes et sic laboris fructum amitterent128. 

Anche se non possiamo scartare l’ipotesi di un riferimento alla malattia di Chia-
ra, che proprio in questi anni comincia a manifestarsi, al punto che temeva di mo-
rire prima di Francesco, ci sembra tuttavia che Francesco condivida con le sorelle la 
propria esperienza della malattia. L’infermità ha gradualmente condizionato la sua 
libertà di movimento rendendolo dipendente dai fratelli, esercitando l’uno e gli altri 
la virtù della pazienza, come capacità di stare saldi sotto il peso della tribolazione. È 
una riflessione ricorrente nel Francesco dell’ultimo periodo, resa normativa, per così 
dire, nella Regula bullata quando invita i frati a pregare con cuore puro e a “habere 
humilitatem, patientiam in persecutione et infirmitate”129. La malattia si aggiunge 
ora alla puntuale concretezza fraterna di un caso come quello della Epistola ad Mi-
nistrum, dove Francesco arriva ad affermare che tutto bisogna considerare come gra-
zia130 e alle conseguenze estreme delle proprie vicende personali come nell’apologo 
De vera letitia131. 

Lo sostengate: sustinere è verbo liturgico132. Per Francesco l’exemplum, nel senso 
forte, non può che essere il Signore Gesù, “qui pro ovibus suis salvandis crucis sosti-
nuit passionem”133 quindi coloro che lo seguono “in tribulatione, et persecutione, 

128  CAss 86,8-12, in Fontes, 1604-1605.
129  RegB 10,7-9, in Francisci Assisiensis, Scripta, 354-356.
130  EpMin 2, in Francisci Assisiensis, Scripta, 164.
131  VPLet 15, in Francisci Assisiensis, Scripta, 418.
132  OffPass 2,8; 5,7, in Francisci Assisiensis, Scripta, 74; 80. Nel Breviarium le occorrenze 

non si possono contare.
133  Adm 6,1, in Francisci Assisiensis, Scripta, 360.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



CLARA MARIA FUSCIELLO368

verecundia et fame, in infirmitate et tentatione et ceteris aliis, et de hiis receperunt a 
Domino vitam sempiternam”134. La malattia è in un certo senso assimilata alla croce, 
destino non scelto ma necessario al compimento della salvezza. Come Cristo ha so-
stenuto la passione e la croce per la salvezza del genere umano, così Francesco invita 
a sostenere la malattia, perché farlo in pace reca in sé una promessa di risurrezione. 
Nella Regula non bullata c’è l’invito a vivere l’infermità, rendendo grazie al Creatore, 
perché tutto viene da lui, senza turbarsi o adirarsi contro Dio o contro gli altri in 
cerca di rimedi135. 

La pace a cui Francesco esorta è la radicale conseguenza dell’obbedienza alla re-
altà, senza sottrarsi alla durezza del suo spessore. La fede vede oltre le apparenze, cre-
dendo, tra i dolori, che la croce non è il vicolo cieco dell’esistenza ma la porta stretta 
da attraversare perché si schiuda il Regno, già qui, sulla terra. In fondo è proprio que-
sta l’esperienza di Francesco nella notte in cui nasce il Cantico. Francesco non chiede 
sconti sul dolore, ma di rimanere unito a Dio: “Illi sunt vere pacifici, qui de omnibus 
que in hoc seculo patiuntur, propter amorem Domini nostri Jesu Christi in animo 
et corpore pacem servant”136. I pacifici, come veri figli di Dio, sono suoi testimoni 
perché lo rendono presente in mezzo ai fratelli. Fu un lungo cammino anche per lui, 
rivelazione iniziale di un saluto da offrire come annuncio di una logica diversa, dono 
dall’alto da accogliere ad ogni tornante della vita.

Ka multo venderite cara questa fatiga 
ka ciascuna serà regina en celo coronata cum la Vergene Maria

Gli ultimi versi (vv. 12-13) concludono non soltanto il discorso sull’infermità 
ma l’intero canto137, dando compimento all’audite iniziale, perché è dalla fine che si 
comprende l’inizio, la morte non è l’ultima parola sulla vita. La povertà rende eredi 
e regine del regno dei cieli138, e in essa è compresa tutta la vita di una Sorella povera, 
continuamente in equilibrio tra la ricerca dell’unico necessario e la fatica del quoti-
diano, dal quale può non mancare la malattia e il peso che essa comporta e che spesso 
mette a dura prova le fraternità e le famiglie insidiandone la pace. La meta finale 
sostiene il peso del cammino dal quale, se manca la malattia, non manca di certo la 
tribolazione. Discorso difficile oggi, perché l’escatologia è scomparsa dalla predica-

134  Adm 6,2, in Francisci Assisiensis, Scripta, 360. Ma si veda anche Adm 3,8.9, in Francisci 
Assisiensis, Scripta, 356; 18,1 Ibidem, 368; 22,1-3, Ibidem, 372; RegNB 17,8, Ibidem 268; EpFid 
II 44.60, Ibidem, 192; 196.

135  RegNB 10,3-4, in Francisci Assisiensis, Scripta, 258-260.
136  Adm 15, in Francisci Assisiensis, Scripta, 368.
137  F. Uribe, Una admonición cantada, 190.
138 RegB 6,5, in Francisci Assisiensis, Scripta, 330; ReCl 8,4, in Fontes, 2301.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



“AUDITE, POVERELLE DAL SIGNOR VOCATE”: UN TESTAMENTO 369

zione e forse, sottilmente, anche dal nostro orizzonte prossimo. Guardando al cielo 
si vive ancorati alla terra. Nella fatica venduta a caro prezzo, c’è l’esperienza di quella 
notte in cui Francesco è consolato da Dio con la certezza del Regno eterno139. 

L’immagine della corona, come è stato evidenziato per il Cantico di frate Sole, 
potrebbe anche essere reminiscenza di un passo del libro dell’Apocalisse letto in tem-
po pasquale140. Essa è personalizzata per le sorelle di S. Damiano fondendosi con la 
liturgia dell’Assunta. Il lettore non può non rievocare le rappresentazioni artistiche 
della beata Vergine Maria che alla destra del Re, il Cristo, inchina il capo per ricevere 
la corona: “Astitit regina a destris tuis in vestitu deaurato, circumdata varietate”, re-
cita il versetto responsoriale nella festa141, e “delectaverunt te filie regum in honore 
tuo”142. Chissà che Francesco nei tanti suoi viaggi non ne abbia visto qualcuna, fer-
mandosi estasiato a contemplarla! Di certo è stata soggetto della sua meditazione.

Davanti all’altare della Porziuncola, intitolata proprio a S. Maria degli Angeli, 
Chiara era stata ricevuta all’obbedienza. Forse Francesco ha nel cuore quell’inizio 
in cui il cammino e il compimento erano tracciati nella Forma vivendi: “Quia divi-
na inspiratione […] Spiritui Sancto vos desponsastis”, come Maria, “sponsa Spiritus 
Sancti”143. Nelle domine di S. Damiano si riflette il volto della Domina per eccellen-
za: “Ave Domina, sancta Regina, /sancta Dei genitrix Maria”144.

“Veni, sponsa Christi, accipe coronam, quam Dominus preparavit in eternum”, 
recita l’antifona dal Comune delle Vergini145. Per sora Benvenuta di madonna Diam-
bra, undecima testimonia al processo di canonizzazione di Chiara d’Assisi, non ci 

139  CAss 83,19 in Fontes 1597: “Dicas michi, frater: si quis pro hiis tuis infirmitatibus et 
tribulationibus tam magnum et pretiosum thesaurum tibi daret, quod si tota terra esset purum au-
rum, omnes lapides essent lapides pretiosi, et aqua tota esset balsamum, tamen tu pro nichilo hec 
omnia reputares et haberes, ac si essent materiales: terra, lapides et aqua, in comparatione magni 
et pretiosi thesauri qui tibi darentur. Nonne multum gauderes?”.

140  P. Messa, Alcune note circa le fonti liturgiche, 251: si noti nel versetto di Apocalisse 2,11 
anche il verbo audire: “Esto fidelis usque ad mortem, et dabo tibi coronam vitae. Qui habet aurem, 
audiat quid Spiritus dicat ecclesiis. Qui vicerit, non laedetur a morte secunda”. 

141  Si tratta di Sal 44,10 che ricorre più volte nel breviario, ma in particolare nella solennità 
dell’Assunta: P. Messa, Breviarium sancti Francisci, 240, f. 153rb.

142  Sal 44,9-10: cf. P. Messa, Breviarium sancti Francisci, 241, f. 153va, responsorio al III 
notturno.

143  OffPass, Ant.BVM 2, in Francisci Assisiensis, Scripta, 72.
144  SalBMV 1, in Francisci Assisiensis, Scripta, 42.
145  Breviarium beati Francisci, f. 184ra, e f. 184vb; ma anche Ibidem, f. 184rb, Resp. noctur-

num I: “Veni sponsa Christi, accipe coronam quam tibi Dominus praeparavit, pro cuius amore 
sanguinem tuum fudisti, et cum angelis in paradisum introisti”. Cf. Anche EpFid II, 50.52, in 
Francisci Assisiensis, Scripta, 194.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



CLARA MARIA FUSCIELLO370

sono dubbi che tale fu il compimento della sua vita, come una biblica inversione 
delle sorti, da poverella a regina. L’amaro si muta in dolcezza di animo e di corpo: 

Et allora epsa testimonia incomençò sollicitamente ad pensare dela molta et maravi-
gliosa sanctità de epsa madonna Chiara; et in·quella cogitatione li·pareva che se movesse 
tucta la corte celestiale, et apparechiassese ad honorare questa sancta. Et spetialmente 
la nostra gloriosa madonna beata vergine Maria apparechiava de li suoi vestimenti, per 
vestire questa novella sancta. Et mentre che epsa testimonia stava in·questa cogitatione et 
imaginatione, subito vidde con li occhi del capo suo una grande multitudine de vergine, 
vestite de biancho, le·quale havevano tucte le corone sopra li capi loro, che venivano et 
intravano per l·uscio de quella stàntiae dove giaceva la predicta matre sancta Chiara. Intra 
le·quale vergine era una magiure, et sopra et più che dire non se poteria, sopra tucte le 
altre bellissima, la·quale haveva nel suo capo magiure corona che le altre. Et sopra la coro-
na haveva uno pomo de oro in·modo de uno turibulo, del quale usciva tanto splendore, 
che pareva illustrasse tucta la casa. Le·quale vergine se approximaro al·lecto de la dicta 
madonna sancta Chiara, et quella Vergine che pareva magiure in prima la coperse nel 
lecto con uno panno sutilissimo, lo quale era tanto sutile, che per la sua grande sutilitade 
epsa madonna Chiara, ben che fusse coperta con esso, niente di·meno se vedeva. Da poi 
epsa Vergine dele vergine, la quale era magiure, inchinava la faccia sua sopra la faccia de la 
predicta vergine sancta Chiara, o vero sopra el·pecto suo, però che epsa testimonia non 
podde bene discernere l·uno da l·altro. La·quale cosa facta, tucte sparirono146.

Conclusione

Al termine della nostra lettura, ci sembra di poter affermare che l’Audite, pove-
relle è un concentrato della proposta cristiana di Francesco d’Assisi. Egli ha confer-
mato le sorelle come i suoi frati, preoccupandosi di indicare l’esperienza vissuta della 
forma vitae147.

Nella prima lassa, l’Audite, poverelle manifesta la volontà di Francesco alle “Si-
gnore” di S. Damiano: povertà e obbedienza, come le due orme della sequela Christi, 
nella loro essenziale radicalità.

La povertà viene ulteriormente sviluppata nella seconda lassa. Il primato divino 
non è soltanto nella chiamata iniziale, ma in tutto il percorso dell’esistenza: le sorelle 
povere saranno sempre di più nella vita come mendicanti davanti a Dio, tutto da Lui 
ricevono perché in tutto sono a Lui affidate. È la strada dell’incarnazione di Cristo, 
che è anche rinuncia a qualsiasi posizione di pretesa e di potere.

146  Proc 11,18-28, in Santa Chiara di Assisi. I primi documenti ufficiali: Lettera di annunzio 
della sua morte, Processo e Bolla di canonizzazione, a cura di Giovanni Boccali (Pubblicazioni della 
Biblioteca Francescana Chiesa Nuova, Assisi, 10), Santa Maria degli Angeli – Assisi 2002, 179-181. 

147  Illuminanti sul senso delle forme vitae le pagine di Giorgio Agamben, Altissima povertà. 
Regola monastiche e forma di vita, Vicenza 20247.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



“AUDITE, POVERELLE DAL SIGNOR VOCATE”: UN TESTAMENTO 371

La terza lassa applica a un caso particolare, la malattia, l’intima sottomissione 
che è l’obbedienza, ciò che sta sperimentando Francesco in quel particolare momen-
to dell’esistenza. La malattia, di chi soffre e di chi assiste, come passione e croce vissu-
ta in pace per la salvezza propria e altrui, chiave esistenziale del modo di stare in tutta 
la realtà. È questa la strada che lascia il cuore rappacificato e ha come destinazione 
finale il cielo. Il percorso va battuto a partire dalla meta.

Infine, si auspica una collocazione più opportuna del canto nelle raccolte degli 
scritti di Francesco d’Assisi insieme alla Forma vivendi e all’Ultima voluntas all’inter-
no di una sezione dedicata alle “Signore povere di S. Damiano” per altro già presente 
nell’edizione critica curata da Carlo Paolazzi, ma soltanto con gli ultimi due. Sono gli 
unici scritti di Francesco ad avere lo stesso destinatario coprendo un arco di tempo, 
quindici anni, che abbraccia quasi tutta la sua vita dopo la conversione. Un filo da 
non spezzare.

Postilla

Il codice di Novaglie è un dossier legislativo del tutto clariano in quanto a desti-
natarie. Si apre e chiude significativamente con due miniature148. Non mi soffermo 
sul valore artistico delle miniature, ma sul loro possibile significato all’interno del co-
dice. Nella prima (Fig. 1)149 vediamo san Francesco, con le stimmate, e santa Chiara 
su fondo azzurro, entrambi aureolati. San Francesco appare con le ginocchia legger-
mente piegate, probabilmente nella postura della deesis, ancora presente nelle chie-
se all’epoca di produzione del codice150. Si tratta della posizione tipica di colui che 
intercede presso Dio (verso il quale sembra anche indirizzato lo sguardo del Santo). 
Egli consegna a santa Chiara, in ginocchio, un libro che è tutto nelle sue mani e tutto 
nelle mani di santa Chiara senza alcuna distinzione. L’esperienza spirituale di san 
Francesco è contenuta e trasmessa a santa Chiara nel libro che egli le porge. Il libro è 
la forma e regola di vita, che è anche materialmente il codice che la lettrice si trova tra 
le mani e che è invitata ad accogliere in atteggiamento devoto. È di natura secondaria 
il fatto che la Regola sia quella di Urbano IV, si tratta di questioni posteriori estranee 
al tempo di produzione del codice. La miniatura è a tutta pagina incorniciata di rosso 
e la figura di santa Chiara eccede di poco la cornice in basso.

148  T. Franco, Fuori dal mondo: le clarisse di Santa Maria delle Vergini in Campo Marzio 
(XIII-XIV secolo), 22-23.

149  Archivio del Monastero Mater Ecclesiae, Novaglie, Cod. 1, f. 1v.
150  Diversamente, G. Boccali, Canto di esortazione di san Francesco, 10, che vede la posizione 

di Francesco seduto “su un trono o su uno sgabello immaginario”.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



CLARA MARIA FUSCIELLO372

Il codice si chiude con 
l’Audite, poverelle, affian-
cato da un’altra miniatura 
(Fig.  2)151. Un san Francesco 
parvulus sul lato sinistro, in 
basso, occupa un quarto infe-
riore della pagina, sempre su 
fondo azzurro incorniciato di 
rosso e con l’aureola. Egli con 
un grosso dito indice della 
mano destra orienta la lettri-
ce alla lettera ornata, incipit 
di Audite, perciò la miniatura 
può illustrare il testo e come 
leggerlo. Con la mano sinistra 
il Santo solleva il lembo ante-

riore della tonaca. Le pieghe, ben costruite rispetto al corpo, presentano un minimo 
virtuosismo decorativo nella simmetria a cascata dei lembi sollevati, lasciando vedere 
meglio i piedi nella posizione di chi è pronto a camminare, sotto il panneggio della 
sottoveste bianca. 

Come già notava Boccali, si ritrova lo stesso gesto negli affreschi della basilica 
superiore in Assisi, opera di Giotto e della sua scuola (fine del XIII secolo circa), 
parete sinistra, decima del registro inferiore, dove viene rappresentata la cacciata dei 
demoni da Arezzo per opera di Francesco ma attraverso frate Silvestro152. Questi vie-
ne raffigurato mentre, sollevato il lembo anteriore della tonaca con la mano sinistra, 
lasciando anche qui intravvedere una sottoveste bianca forse tipica dell’abito mino-
ritico di fine Duecento, comanda ai diavoli di allontanarsi dalla città, mentre Fran-
cesco inginocchiato e in atteggiamento di preghiera è dietro il frate (Fig. 3). Il testo 
letterario sottostante è la Legenda maior di Bonaventura da Bagnoregio, nel capitolo 

151  Archivio Monastero Mater Ecclesiae, Novaglie, Cod. 1, f. 57r.
152  Anche questa somiglianza era già stata notata da G. Boccali, Canto di esortazione di san 

Francesco, 10.

Fig. 1. Novaglie, Monastero 
Clarisse, Cod. 1, f. 1v: Francesco 
consegna la Regola a Chiara.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



“AUDITE, POVERELLE DAL SIGNOR VOCATE”: UN TESTAMENTO 373

dove presenta l’obbedienza umile di Francesco, che nella sua sapienza di povero, in 
tutto sottomesso a Dio, mette in scacco la superbia dei demoni. Di frate Silvestro si 
dice che: “Accelerat verus obediens patris iussa perficere”, senza esitare, comanda ad 
essi fuori dalla porta della città di allontanarsi153. Il gesto di sollevare la veste, infatti, 

153  LegM 6,9, in Fontes, 830.

Fig. 2. Novaglie, Monastero Clarisse, Cod. 1, f. 57r (particolare):  
Francesco indica l’incipit dell’Audite poverelle.

Estr
att

o  

per 
gli a

utori



CLARA MARIA FUSCIELLO374

nell’arte cristiana, significa 
la prontezza a realizzare 
subito quanto viene detto 
o ordinato. Il codice proba-
bilmente era destinato alla 
lettura durante la mensa. 
L’Audite aveva la funzio-
ne di testamento, in senso 
lato, e di esortazione finale 
a osservare e mettere in pra-
tica senza indugio le cose 
ascoltate: “Audite… Non-
ne Deus elegit, pauperes in 
hoc mundo, divites in fide 
et heredes regni, quod re-
promisit Deus diligentibus 
se”154? E qui è la sapienza 
del povero: il paradiso non 
può attendere.

154  Iac 2,5.

Fig. 3. Giotto di Bondone, Cacciata dei demoni da Arezzo. 
Assisi, Basilica Superiore (particolare).Estr

att
o  

per 
gli a

utori




